Druckfassung: 028gott_gesetzt(.pdf).
I/==>www.ur-philosoph.de //==>bibliographie //==>liste //==>028:gott_gesetzt

Ulrich Richter
Der gesetzte gott und das setzende individuum als ich.
G.W.Leibniz' prinzip des zureichenden grundes im horizont des denkens
Nikolaus von Kues', G.W.F.Hegel's und I.Kant's.(A-fassung/2016)

(anpassungen im layout technisch bedingt)

NEUE TEXTE
text 3

028:gott_gesetzt

Der gesetzte gott und das setzende individuum als ich.
G.W.Leibniz' prinzip des zureichenden grundes im horizont des denkens Nikolaus von
Kues', G.W.F.Hegel's und I.Kant's.(A-fassung/2016)

Text 1.1. bis 1.3.2

Subtext

(vorab die argumente: 2.11.03, 2.11.05, 2.82.01 (// 2.22.08 -->adm))
Register (noch nicht angelegt).

Stichworte

Notiz

Abstract
Druckfassung/.pdf-format

stichworte:

prinzip des zureichenden grundes,
coincidentia oppositorum,
dialektik Hegel's,

postulat,

anfang/ende,

Gottfried Wilhelm Leibniz,
Nikolaus von Kues (= Cusanus),
Georg Wilhelm Friedrich Hegel,
Immanuel Kant.

notiz:
Der plan war nicht realisierbar, den essay in der form: text und subtext, zum
vorgesehenen termin auf der homepage einzustellen. Die A-fassung ist eine zwischen-
I6sung. Der text ist abgeschlossen und ist, von marginalen korrekturen abgesehen, in
dieser fassung im kongressreader abgedruckt. Der subtext ist in arbeit und drei
fertiggestellte argumente werden als anmerkungen zum text hinzugesetzt:

2.11.03 -->gliederung des textes(*1)
2.11.05 -->meine orthographie als problem(*2)



2.82.01 -->die rede vom ganz anderen(Max Horkheimer)(*3).
Der subtext wird im herbst 2016 fertiggestellt sein.

Das argument: 2.22.08, wird in der funktion eines fragments vorab in der rubrik:

argument des monats, publiziert.

(*1) die gliederung hat zugleich die funktion, das register der argumenttitel zu sein, die
in der textfassung gestrichen sind.

(*2) zur differenz in der orthographie der beiden textfassungen //==>argument:
2.11.05.

(*3) 1.2.2./(abs.: d).

abstract

in der funktion eines abstracts wird das exposé meines vortrags dokumentiert, das Ich bei der
anmeldung zum X.Internationaler Leibniz-Kongress eingereicht hatte:

Der gesetzte gott und das setzende individuum als ich.

G.W.Leibniz' prinzip des zureichenden grundes im horizont des denkens Nikolaus von Kues',
G.W.F.Hegel's und I.Kant's.

Was immer das gliick auch sein mag, ohne die pramisse der kausalitat ist der gedanke:
das eigene gluck und das gluck der anderen, nicht denkbar. Im horizont der kausalitat sind
diese formen des glicks in einem zureichenden grund gegrundet und dieser grund ist, folgt
man der these Leibniz', die vorstellung eines gottes, der selbst grundlos ist. Das problem des
zureichenden grundes aber ist, dass dieser grund selbst als argument ohne grund sein muss.
Dieser gedanke ist in anderen formen immer wieder reflektiert worden. Die gefundenen
ergebnisse stimmen in dem einen punkt tiberein, dass die 16sungen, jede fir sich, inkonsistent
sind, in der verknipfung aber ein rationales argument sein kénnen.

Der gegenstand der untersuchung ist die struktur der Leibniz'schen these, dass, wenn
ein rationales argument moglich sein soll, die idee eines zureichende grundes gedacht werden
miusse. Das, was Leibniz mit der idee des zureichenden grundes proponiert, das ist, ohne den
terminus: zureichender grund, zu verwenden, immer wieder in der tradition reflektiert
worden. Wenn mit den termini: gott und schépfergott, die griindende idee bezeichnet wird,
dann ist, wenn das kriterium: zureichender grund, gultig sein soll, die schopfung gottes als
kausal determiniert ausgewiesen und folglich erscheint jedes denkbare moment der schépfung
in einem kausalzusammenhang gefasst.

Im vortrag werden vier positionen miteinander verknipft, die als geschichten
zweifelsfrei in einem vermittlungprozess eingebunden sind. Die positionen sind mit den
namen: "Leibniz, Nikolaus von Kues, Hegel und Kant" kenntlich gemacht. Es sind positionen,
die im blick eines dritten entwickelt werden.

Die these, dass der vom individuum als ich gesetzte gott ein zureichender grund sei,
wird in zwei propositionen analysiert und reflektiert.

Die erste proposition gilt der these Leibniz', dass alles, was gedacht werden kénne,
einen zureichenden grund haben misse.

Die zweite proposition gilt dem historisch/geschichtlichen
zusammenhang des Leibniz'schen postulats eines zureichenden grundes.

Leibniz hat mit der behauptung eines zureichenden grundes die wahrnehmung und das
denken der menschen als problem erkannt. Mit der these, dass die wahrnehmung der welt nur
auf dem boden der gultigkeit des prinzips vom zureichenden grunde moglich sei, hat Leibniz
das denken als kausal determiniert, folglich muss jeder gedanke, der in raum und zeit gedacht



wird, ein bestimmtes ding der welt zum fundament haben, das in dieser welt als argument
ausgewiesen ist, streitig sind allein die weltdinge, die diese funktion ausfullen sollen. Das
kann der geglaubte gott sein oder es ist ein anderes ding der welt, das in der zugewiesenen
funktion als teil im ganzen seiner welt kausal bestimmt ist. Mit der behauptung eines
zureichenden grundes ist dieses fundament zwar absolut gesetzt, aber streitig ist in raum und
zeit, was der beginn der gesetzten kausalitatskette sein muss und was letztlich ihr ziel sein
wird oder sein soll. Die entscheidung, was der anfang und was das endes sein muss, das kann
das individuum als ich, den phdnomenen in raum und zeit unterworfen, diesem ding der welt
als griindenden grund nicht entnehmen, weil der grund immer nur sein grund der welt sein
kann, aber nicht der grund ist, den sein genosse setzen will und/oder gesetzt hat.

Nikolaus von Kues(Cusanus) hat die funktion, den anfang zu markieren. Das prinzip
der coincidentia oppositorum fasst das widerstreitende in einem argument zusammen, das als
das absolute gewiss sein muss. Fir sich ist die position des Cusanus frappierend, weil
einerseits alle differierenden aspekte seiner theorie in der koinzidenz der gegensétzlichen
weltdinge verortet sind, andererseits sind aber die mdglichen letzten griinde der welt in dem
verschwunden, was jenseit der welt liegen muss, das der ort der koinzidenz der
widerstreitenden weltdinge ist. Das problem des Cusanus' ist, dass der letzte grund in der
argumentkette, der geglaubte griindende grund dieser kausalitatskette, in seiner herkunft,
seinem wahrnehmbaren anfang in raum und zeit, zwar bestimmt ist, dieser grund aber als teil
des ganzen im ganzen nicht als notwendig ausgewiesen werden kann, weil in der koinzidenz
der gegensatzlichen weltdinge, vorgstellt als das ganze, in der perspektive des individuums als
ich keine unterscheidung der teile, gefallen in die koinzidenz, mdglich ist.

Hegel hat die funktion, das ende zu markieren. In seiner Phdanomenologie des Geistes
hat er den weg als den gang der dialektik: position - negation - vermittlung, beschrieben,
dessen ziel die vermittlung ist, in der der begriff, die vorstellung: der absolute geist, seinen
vollendenden abschluss erreicht haben wird. Dieses ziel, imaginiert als das ende des wegs in
raum und zeit, fallt mit der vorstellung zusammen, die dem tod, der alles aufhebt, zugeordnet
ist. In seinem argument ist Hegel konsequent, so lange er sich auf dem weg zum absoluten
weiss, aber im moment der erreichten vermittlung, denkbar in raum und zeit, ist er wieder auf
eine position zurlckverwiesen, die mit der notwendig gedachten negation der neuen position
den prozess der dialektik erneut 6ffnet, immer das ziel als horizont im blick, der mit jedem
schritt zurtckweicht. Weil aber Hegel in den stationen des weges, das ist die notwendige
bedingung seines arguments, mit den dingen der welt nur ein moment im ganzen als teil im
ganzen fassen kann, ist ihm notwendig das ganze, das den teilen ihren ort zuweist, als das
ganze nicht verflgbar. Das ganze, fixiert im begriff: das absolute, gedacht als der absolute
geist, ist fur Hegel "das ganz Andere"(Horkheimer), das nicht greifbar als ding der welt
jenseits der grenze von raum und zeit liegt.

Kant hat die funktion, einen weg gewiesen zu haben, auf dem das problem der
letzt-/respektive der erstbegriindung zwar nicht aufgeldst wird, auf dem aber eine mogliche
auflésung in das subjekt verlegt ist, das, den weg gehend, die begriindung seiner existenz
versucht. Zwar erkennt Kant, dass das problem nicht entscheidbar ist, aber mit dem aufweis
seiner nicht_maglichkeit zeigt er eine moglichkeit auf, in der das streitige problem handelbar
ist, ohne das prinzip vom zureichenden grund zu verwerfen. Es ist das individuum als ich, das,
wenn es sich in seiner welt orientieren will, einen grund setzen muss, Kant sagt: postuliert,
der die funktion hat, eine kausalitatskette zu begriinden, ohne selbst der gestifteten kausalitat
unterworfen zu sein. Mit dem postulat unterstellt Kant im syllogismus eine wahre pramisse,
ohne dass die wahrheit dieser prdmisse ausgewiesen sein muss, der glaube an die wahrheit der
gesetzten pramisse geniigt, um den schluss als gultig zu sichern. Die verantwortung fir das
postulat ist immer beim individuum als ich verortet, das weiss, dass es aus einem quell



schopfen muss, Gber den es in raum und zeit nichts sagen kann. Den quellgrund bezeichne Ich
mit dem terminus: individueller impuls.

Es ist das interpretierende individuum als ich, das die vier positionen zu einem ganzen
verknupft. Die position Leibniz' ist der angelpunkt, um den herum die positionen Cusanus',
Hegel's und Kant's sich drehen, positionen, die von den jeweils anderen nicht abgeldst werden
konnen. Das namliche problem, die dialektik von teil und ganzen und die auflésung dieser
dialektik im ganzen, ist in jeder der vier positionen wirksam.

Das entscheidende moment in dieser dialektik ist das individuum als ich, das, seinen
gott postulierend, diesen gott als zureichenden grund setzt, der die funktion hat, fiir es, das
glaubige individuum, ein ich seiend, der garant der ordnung zu sein. Im horizont dieses
postulats ist es nachrangig, welches ding der welt als der zureichende grund gesetzt wird,
wenn nur ein ausgewiesenes weltding gesetzt ist, das als zureichender grund fungieren
konnte. Dies kann der gott der tradition sein, aber es geniigt auch die idee eines ganzen, in
dem die teile des ganzen verknlpft sind, ohne die dialektik der teile in raum und zeit zu
suspendieren. Es sind zureichende griinde, die alle, die es betrifft, realisieren mussen, wenn
sie rational ihre existenz in raum und zeit realisieren wollen. Diese leistung des individuums
als ich, sein genosse eingeschlossen, kann als eine form des gliicks angesehen werden, das
dem individuum als ich ebenso zukommen muss wie es seinem genossen zukommen sollte.
Es ist eine verwunderliche beobachtung, dass die theologen immer von ihrem EINEN gott
reden, eingebunden die ideologen der moderne, die eine idee behaupten. Dieser idee und/oder
dem EINEN gott sind eine reihe von eigenschaften, gute und/oder bdse, zugeordnet, die
projektionen in die zukunft sind, denen die wirklichkeit, der moment der gelebten gegenwart,
entgegensteht, und die dem glaubenden individuum als ich und seinem genossen als facta der
vergangenheit prasent sind, verantwortet von dem gott und/oder verblrgt von der idee. lhre
idee und/oder ihren gott deutend, verteilen sie das glick in der parteiischen zuordnung
einseitig, in der einseitigkeit das gemeinsam geteilte gluck aller verfehlend. Der glaubige im
himmel kann sein glick nicht geniessen, wenn er den genossen brennend in der holle weiss,
der ungluckliche wird, die realitat erfahrend als hélle, vom schauen auf das gluck nicht
ablassen, das fern am horizont wetterleuchtet.

finis

Text

1.1 einleitung

1.1.1 was immer das glick auch sein mag, ohne die pramisse der kausalitat ist der

gedanke: das eigene gluck und das gliick der anderen, nicht denkbar. Im horizont
der kausalitat ist jede form des gllicks in einem zureichenden grund gegriindet,
den Leibniz in der vorstellung eines gottes, die fur sich grundlos ist, fundiert hatte.
Das problem jeder theorie des zureichenden grundes ist der fundierende grund
selbst, der, fixiert als element eines kalkdls, ein argument sein muss, das ohne
grund ist. In der tradition ist dieses wissen immer wieder in varianten formen
reflektiert worden, mit unterschiedlichen ergebnissen, die in dem einen punkt
Ubereinstimmen, dass jede der proponierten l6sungen fir sich zwar inkonsistent
ist, die behauptete kausalverknipfung aber als auflésung des problems ein
rationales argument sein kann.



1.1.2

1.2

121

der gegenstand des essays ist die struktur der Leibniz'schen these, dass die idee
eines zureichenden grundes gedacht werden musse, wenn ein rationales argument
mdoglich sein soll. Das, was Leibniz mit seiner idee des zureichenden grundes
proponiert hatte, das war, ohne den terminus: zureichender grund, zu verwenden,
in der tradition immer wieder reflektiert worden. Wenn Leibniz die grindende
idee der welt anstelle der traditionalen termini: gott und/oder schépfergott, mit
dem neuen terminus: zureichender grund, bezeichnet, dann ist die schépfung
gottes, der schopfungsakt gottes eingeschlossen, als kausal determiniert
ausgewiesen und folglich muss jedes denkbare moment der schopfung in einem
kausalzusammenhang erscheinen, dem auch der schopfergott nicht entzogen sein
kann. Diese feststellung wird irritieren, weil, immer auf das NAMLICHE
verweisend, der unterschiedliche gebrauch der termini in der tradition eine vielfalt
von unterscheidbaren gedanken suggeriert, die alle, eingeschlossen in der
kausalitat, auf dem namlichen gegriindet sind. Die vielfalt der termini verstattet
plausibel die benennung einer vielzahl von positionen der welterfahrung, die
einerseits in einer behauptung kausal miteinander verknlpft werden konnen,
welterfahrungen, die andererseits als behauptung einer verknlpfung im horizont
der behaupteten kausalitdten weder als wahr ausweisbar sind, noch als falsch
ausgewiesen werden konnen. Jede behauptete verkniipfung, gleich_gdltig, ob
falsch oder wabhr, ist ein akt des individuums als ich, den es in seinem forum
internum als gedanke denkt und den es, sein genosse eingeschlossen, auf dem
forum publicum als handlung vollzieht, fixiert in einem ausweisbaren dokument
der historia, das als ein ding der welt sowohl dem genossen als auch dem
individuum als ich verfiigbar ist. Jeder gedachte zureichende/griindende grund ist,
einmal entdussert auf dem forum publicum, in einem dokument der historia
sedimentiert, das, gehdndelt als argument, eine mogliche position der
welterfahrung markiert.(abs.: a)

Mein blick ist gerichtet auf den vergleich der denkbaren positionen, fokussiert
einerseits auf die struktur des gedankens, die historischen zusammenhéange
andererseits ausschliessend. Die ausklammerung der historischen zusammenhénge
ist analytisch einerseits rechtfertigbar, andererseits ist aber dieses verfahren
problematisch, weil in jeder synthetisierenden reflexion das réasonierende
individuum als ich dem gegebenen historischen material ein neues moment
hinzufugt, das nur von ihm selbst verantwortet werden kann.(abs.: b)

Ich verknlpfe vier positionen der historia miteinander, die als geschichten der
tradition zweifelsfrei in einem vermittlungprozess eingebunden sind. Mit der
nennung der namen: "Cusanus, Leibniz, Kant und Hegel” sind die positionen
hinreichend bezeichnet. Im blick des rezipierenden dritten werden diese
positionen entfaltet. Das ziel der arbeit ist, die idee des zureichenden grundes als
das zentrale thema des denkens der genannten auszuweisen.(abs.: c)

hauptteil

die these, der vom individuum als ich gesetzte gott, unterfallend dem prinzip des
zureichenden grundes, wird in zwei propositionen analysiert und reflektiert
(abs.: a)

Die erste proposition gilt der these Leibniz', dass alles, was gedacht werden
konne, einen zureichenden grund haben misse. Die frage des philosophen nach
dem grindenden grund seiner existenz in der welt ist, das sakulare gewand mit
dem sakralen gewand vertauscht, de facto die frage des theologen nach der
existenz seines geglaubten gottes. Die mdglichen antworten sollten der Kklarheit



1.2.2

des arguments wegen sorgféltig voneinander getrennt werden, weil die funktion
des theologen, das ist die perspektive des priesters, von der funktion des
philosophen, das ist die perspektive des glaubigen, strikt zu trennen ist.(abs.: b)

Die zweite proposition gilt dem historisch/geschichtlichen zusammenhang des
Leibniz'schen postulats eines zureichenden grundes. Als person der historia hatte
Leibniz in der debatte um das problem des zureichenden grundes sowohl
vorgénger gehabt als auch nachfolger. In den blick genommen werden drei
positionen der tradition, mit denen ihre protagonisten das problem des
zureichenden grundes in unterscheidbaren ansétzen diskutieren. Diese positionen
sind in der ordnung des historischen zeitablaufs bezeichnet mit den namen:
Cusanus - Kant - Hegel, in der sache soll die reihung: Cusanus - Hegel - Kant,
gelten.(abs.: c)

Ich skizziere zun&chst die funktion der ausgewahlten positionen im kontext
meiner these.(abs.: a)

Leibniz hat mit der these eines zureichenden grundes das problem der
wahrnehmung und des denkens der menschen formuliert. Die wahrnehmung der
welt sei dem individuum als ich nur auf dem boden der gultigkeit des prinzips
vom zureichenden grunde moglich. Das denken des individuums als ich ist mithin
kausal determiniert und mit dieser kausalitat ist das problem in der welt, dass das
fundament jedes gedankens, der in raum und zeit gedacht werden kann, ein
bestimmtes ding der welt als argument in dieser welt ausweisen muss, allein, die
antwort auf die frage, welches ding der welt die funktion des zureichenden
grundes ausfillen soll, ist streitig. Das kann der geglaubte gott sein oder es ist ein
anderes ding der welt, das als teil im ganzen seiner welt in der zugewiesenen
funktion kausal bestimmt ist. Mit dem postulat eines zureichendes grundes wird
dieses fundament zwar absolut gesetzt, aber das, was der beginn der gesetzten
kausalitatskette sein muss und was ihr ziel sein wird oder sein soll, das ist in raum
und zeit umstritten. Die entscheidung, was der anfang und was das endes sein
miusse, kann das individuum als ich, dem problem in raum und zeit ausgesetzt, aus
dem grundenden grund nicht ableiten, der immer nur sein grund in der welt sein
kann, nicht aber der grund ist, den sein genosse auch gesetzt hat.(abs.: b)

Cusanus hat die funktion, den anfang zu markieren. Das prinzip der
coincidentia oppositorum fasst das widerstreitende in einem argument zusammen,
das, fixiert als das absolute, gewiss sein muss. Fur sich ist die position des
Cusanus frappierend, weil alle differierenden aspekte einer theorie einerseits in
der koinzidenz der gegensétzlichen weltdinge verortet werden, andererseits aber
die moglichen letzten grinde der welt in dem verschwunden sind, was in der
verortung von raum und zeit jenseits der welt liegt. Das problem des Cusanus ist,
dass der letzte grund in der argumentkette, der geglaubte griindende grund dieser
kausalitatskette, in seiner herkunft, seinem wahrnehmbaren anfang in raum und
zeit, zwar bestimmt ist, dieser grund aber als teil des ganzen im ganzen nicht als
notwendig ausgewiesen werden kann, weil in der koinzidenz der gegenséatzlichen
weltdinge, vom individuum als ich vorgestellt als das ganze, keine unterscheidung
der teile moglich ist.(abs.: ¢)

Hegel hat die funktion, das ende zu markieren. In seiner Ph&nomenologie des
Geistes beschreibt er den weg der wahrnehmung und der reflexion von welt als
den gang der dialektik: position - negation - vermittlung, dessen ziel die vermitt-
lung ist, in der der begriff seinen vollendenden abschluss, vorgestellt als begriff:
der absolute geist, erreichen soll und/oder erreicht haben wird. Dieses ziel,
traditional imaginiert mit dem ende des wegs in raum und zeit, fallt zusammen in



1.2.3

der vorstellung, die dem tod zugeordnet ist, der alles aufhebt. Hegel ist in seinem
argument konsequent, solange er sich auf dem weg zum absoluten weiss, aber in
der realisierung der vermittlung, denkbar allein in raum und zeit, ist er auf eine
position zurtickverwiesen, die im horizont der notwendig gedachten negation den
prozess der dialektik erneut 6ffnet, das ziel im blick, das als horizont mit jedem
schritt zurtickweicht. Weil aber Hegel auf den stationen des weges die welt mit
ihren dingen nur als teile im ganzen fassen kann, ist ihm notwendig das ganze, das
den teilen ihren ort zuweist, nicht als das ganze verfugbar, das, fixiert im begriff:
das absolute als der absolute geist, fir Hegel "das ganz Andere™(2.82.01) ist, das,
nicht greifbar als ding der welt, jenseits der grenze von raum und zeit liegt.

(abs.: d)

Kant hat die funktion, einen weg gewiesen zu haben, auf dem das problem der
letzt/- respektive der erstbegriindung zwar nicht aufgeldst wird, auf dem aber eine
mdogliche auflésung in das subjekt verlegt ist, das, den weg gehend, die
begriindung seiner existenz versucht. Zwar erkennt Kant, dass das problem des
grindenden grundes nicht entscheidbar ist, aber mit dem aufweis seiner
nicht_maoglichkeit zeigt er eine perspektive auf, in der das streitige problem
handelbar ist, ohne das prinzip vom zureichenden grund zu verwerfen. Es ist das
individuum als ich, das, wenn es sich in seiner welt orientieren will, den grund
setzen muss, Kant sagt: postuliert, der ihm die rationalitat seiner welterfahrung
verburgt. Dieser grund, arbitrdar vom individuum als ich eingefordert, hat die
funktion, eine kausalititkette zu 0Offnen, ohne selbst der gestifteten kausalitét
unterworfen zu sein. Kant bedient sich eines methodischen tricks, mit dem, die
wahren pramissen im syllogismus unterstellend, einerseits die setzung der
wahrheit in den pramissen nicht ausgewiesen sein muss, weil andererseits der
glaube an die wahrheit der gesetzten pramissen genugt, den schluss als gultig
auszuweisen. Mit diesem kunstgriff aber ist die verantwortung fur das postulat
beim individuum als ich verortet, das weiss, dass es aus einem quellgrund schopft,
Uber den es, in raum und zeit, nichts sagen kann.(abs.: €)

das interpretierende individuum als ich verknupft in seiner reflexion die vier
positionen zu einem ganzen. Das ontologische argument, das ist die tradition,
fixiert das fundament der verknipfung. Einerseits hat das ontologische argument
die funktion, die moglichen perspektiven auf das streitig gefallene problem
zusammenfassend zu verknlpfen, andererseits unterliegen aber die denkbaren
I6sungen des streitigen problems dem intrinsischen problem des ontologischen
arguments, namlich der frage, wie das ganze in den teilen und die teile im ganzen
widerspruchsfrei zusammen bestehen kénnen. Der schlussel fur die moglichen
antworten ist in Leibniz' these vom zureichenden grunde verortet, das im kontext
des ontologischen arguments als prinzip der welterfahrung eine gedoppelte
funktion hat. Zum ersten markiert das prinzip: zureichender grund, den
daseinsmodus des seins, der von den verfechtern des ontologischen argument als
identisch mit dem sein gedacht wird. Zum zweiten hat das prinzip: zureichender
grund, die funktion, eine regel der logik zu sein, die nicht in zweifel gestellt
werden kann. Im blick zu halten ist aber die erfahrung, dass mit den reflexionen
Uber das prinzip des zureichenden grundes immer auch der horizont prasent ist,
der, eine doppelfunktion habend, mit diesem grund gesetzt ist, zum ersten der
horizont des seins als aspekt des ganzen, zum zweiten der horizont des daseins als
aspekte der teile im ganzen. In der analyse der weltdinge ist es methodisch
zulassig, den aspekt des seins dann auszuklammern, wenn in ihrem erscheinen in
raum und zeit die kausalitat der weltdinge beurteilt werden soll. Der in der analyse



124

1241

gewdhlte methodische ausschluss des seins kann aber nicht bewirken, dass mit
seinem ausschluss auch die frage des seins als begrenzender horizont eskamotiert
ist, ndmlich dann, wenn das individuum als ich lber die denkbare kausalitét der
weltdinge zueinander synthetisierend reflektiert. Konsequent, sich als genosse
seiner zeit ausweisend, entfaltet Leibniz das argument des zureichenden grundes
als ein problem der metaphysik. Folglich ist Leibniz exakt mit dem grundproblem
(je)der metaphysik konfrontiert, das seine zeitgenossen, die vorgéanger in der zeit
eingeschlossen, ebenso wie seine nachlebenden, in vielféltigen, sich unterschei-
denden l6sungen reflektiert haben und auflésungen erwogen hatten, die in der
eigenen perspektive vorgetragen wurden. Ich instrumentalisiere Leibniz' position
als angelpunkt meines arguments, um das herum die positionen des Cusanus,
Hegel's und Kant's sich drehen, positionen, die von den jeweils anderen nicht
abgeltst werden konnen. Das namliche problem, die dialektik von teil und
ganzem und die auflosung dieser dialektik im ganzen, wetterleuchtet in jeder der
vier positionen, aber die vertreter dieser positionen nehmen das problem des
zureichenden grundes in ihrer je eigentimlichen weise in den blick, angetrieben
von dem wollen und dem wunsch, das gliick fur alle méglich zu machen.

das tableau der positionen.

Leibniz kann als subjekt des denkens das problem des zureichenden grundes nur
unter der bedingung von raum und zeit formulieren. Der begriff: zureichender
grund, setzt einen begriff von wissen voraus, dessen grund genau der begriff des
wissens ist, der einen grund voraussetzt. Methodisch ist es zuldssig, in
analytischer absicht die frage nach dem letzten grund auszublenden, aber das, was
in der praxis ein tauglicher kunstgriff ist, das kann der theorie nicht gentgen,
wenn eine antwort auf die frage gegeben werden muss, was der griindende grund
der aussage sein soll, die das wissen begriindet, das dem wissenden als absolut
gultig préasent ist.(abs.: a)

Das ist der horizont, in dem Leibniz seine theorie der monade entfaltet. Mit der
"Monadologie" ist die struktur des denkens fixiert, die Leibniz, die praxis im blick
habend, in der "Theodizee" reflektiert, den versuch unternehmend, auf die frage
nach dem guten und bdsen in gottes schopfung seine antwort zu formulieren, die
mit dem prinzip des zureichenden grundes kompatibel ist. Leibniz 6ffnet den
diskurs Uber die grundlagen seiner welt mit der these, dass die monade eine
einfache substanz sei, die ohne teile ist. Leibniz, das dilemma seiner these
fixierend, fahrt fort und sagt, dass die einfache substanz gegeben sein musse, weil
es zusammengesetzes gibt. Die frage, warum es ein zusammengesetztes geben
musse, das dem nicht_zusammengesetzten entgegen stehe, ist also zwingend.
Folglich sind mit der these und der implizierten entgegenstehenden proposition
zwei blicke gegeben, die entweder vom einfachen auf das zusammengesetzte
gerichtet sein konnen oder vom zusammengesetzten auf das einfache. Das
problem ist die begrindung fiir die behauptete zweiteilung, die etwas voraussetzt,
das, geurteilt in der logik der dinge, nur die folge sein kann. Das macht Leibniz
kenntlich, wenn er die idee der perzeption der weltdinge einflhrt, die den zustand
der weltdinge zueinander festlegt, der eine vielheit in der einheit einschliesst
und/oder die einheit der einfachen substanz in der vielheit représentiert. Das
schllsselwort: perzeption, setzt in raum und zeit ein subjekt voraus, das einerseits
die einheit der weltdinge in dem einen weltding wahrnehmen kann und das
andererseits in den weltdingen die vielheit in ihren formen wahrnimmt. Seine
uberlegungen zum begriff: perzeption, schliesst Leibniz ab mit dem verweis auf



1.24.2

die zwei grossen prinzipien, zum einen das prinzip des widerspruchs, zum anderen
das prinzip des zureichenden grundes, die jede form bestimmen, in der das subjekt
seine welt perzipiert. Das prinzip der logik legt fest, was richtig und falsch ist, das
prinzip des zureichenden grundes definiert, was der grindende grund sein muss,
der der probierstein (je)der wahrheit ist. Sowohl in der definition des begriffs:
wahrheit, als auch in der festlegung des zureichenden grundes folgt Leibniz dem,
was seine zeitgenossen damals gedacht hatten. Im blick des interpreten formuliert
Leibniz, die I6sung anbietend, eine aporie, die exakt die frage offenl&sst, was der
zureichende grund in seiner finalen konsequenz, ende und anfang einschliessend,
sein muss.(abs.: b)

Cusanus hat die funktion, das von Leibniz als ein problem des zureichenden
grundes formulierte wissen in der perspektive des anfangs zu entfalten. Cusanus
ist Uberzeugt, dass jedes denkbare wissen in dem gegrundet sein musse, das die
schopfung des EINEN gottes ist. Dieses wissen ist als wissen ein daseiendes im
sein, das in allen seinen formen vom individuum als ich im ganzen als teil erfasst
wird. In der perspektive der logik ist ausgeschlossen, dass das als teil bestimmte
wissen als das ganze gefasst werden kann - eine aporie, die Cusanus mit seiner
theorie: docta ignorantia, zu kompensieren versucht, indem er einerseits, im sinn
der tradition, das konzept eines zureichenden grundes behauptet, um andererseits
in der unendlichkeit der koinzidenz den bestimmten grund, der gott des
traditionalen christentums, als das ganze wirksam ausweisen zu kénnen, das ganze
namlich, das als weltding im ganzen ein teil des ganzen ist, das als teil des ganzen
nicht das ganze sein kann. Das dilemma des Cusanus sind die teile im ganzen, die
dem denker: Cusanus, in raum und zeit verfiigbar sind, die teile ndmlich, die der
mensch: Cusanus, als das ganze in seinem umfassenden sinn verfiigbar hat. Seine
idee: coincidentia oppositorum, hat Cusanus real in der theorie: docta ignorantia,
verfiigbar, eine idee, die in der behauptung konkret ist, dass die teile dann
identisch fallen missen, wenn sie vollstindig im ganzen erfasst sind.
Nachvollziehbar ist dieser gedanke in jeder vorstellung einer zahl. Wenn die
denkbare zahl, eingebettet in einer zahlenreihe, vorgestellt wird, dann ist diese
zahl als argument auch verwendbar. Die endpunkte der vorgestellten zahlenreihe,
bezeichnet als maximum und minimum, erscheinen, sich im unendlichen
verlierend, als identisch. Das argument des Cusanus ist solange stringent, solange
das argument als ein moment in der zahlenreihe interpretiert werden kann. Das
argument ist aber dann ein anderes, wenn in der zahlenreihe der schritt von der
zahl: n, auf die zahl: unendlich, fixiert mit dem zeichen: o2, gemacht werden
muss. Fir das: n, ist eine rationale aussage noch mdglich, weil fiir jedes n ein
nachfolger denkbar ist, aber fur den schritt: n+1, auf unendlich, fixiert im zeichen:
o9, ist dieser schritt nicht mehr maéglich, weil im unendlichen - maéglich ist alles
und nichts - nichts und alles als identisch erscheinen missen, aber tber dieses
erscheinen, die vorgegaukelte identitat von alles/nichts, kann im horizont der
logik nichts mehr pradiziert werden. Der als moglich gedachte schritt von n+1 auf
unendlich, fixiert im zeichen: oo, ist also nicht entscheidbar und mit dieser
nicht_entscheidbarkeit sind alle pradikationen in raum und zeit wieder offen, weil
einerseits viele griinde benannt werden kdnnen, aber keiner der benannten grinde
als grundender grund zwingend ausgewiesen wird. Cusanus kann die aporie des
schlusses von n auf n+1, im unendlichen ausmiindend, mit seiner these von der
coincidentia oppositorum, gegrundet in einer aporie, zwar beschreiben, aber er
kann mit dieser theorie die aporie des schlusses nicht kausal aufklaren, weil,
logisch ausgeschlossen, die geforderte aufklarung, einen anfang in der kausalreihe
setzend, in raum und zeit nicht_moglich ist. Obgleich der versuch des Cusanus



1.2.4.3

1244

10

vielversprechend ist, das problem des zureichenden grundes vom anfang her
aufzuzéumen, kann die fixierung eines zureichenden grundes, der selbstbegriindet
ist, geurteilt in der perspektive des anfangs, nicht mit der idee des zusammen-
fallens der gegensétze geleistet werden, weil die theorie der coincidentia
oppositorum(=das ganze), das fundament des cusanischen denkens, in raum und
zeit zwar denkbar ist, aber in den dingen der welt(=die teile) real nicht
durchgefuhrt werden kann. In ihrer identitat mit sich sind die teile wie das ganze
das, was sie sind. Mit dieser feststellung ist die folgerung logisch ausgeschlossen,
dass das ganze in den teile erfasst sein kénne und die teile im ganzen als teile
absolut bestimmt sind.)

Hegel hat die funktion, das problem des zureichenden grundes vom ende her
aufzultsen. Nicht der anfang, also die herkunft des zureichenden grundes, ist fur
Hegel der kern seiner reflexionen, sondern im fokus seiner reflexionen stehen die
folgen des im anfang gesetzten zureichenden grundes, vorgestellt als ziel eines
kausalen prozesses. Die dialektik der streitig gefallenen weltdinge ist im horizont
der position Hegel's allein im resultat des prozesses als entschieden denkbar, aber
dieses resultat ist, emotionslos betrachtet, nur im realen tod des subjekts moglich,
das, auf dem weg seiend, seine vollendung im kausalen prozess, vorgestellt als
resultat, denkt, und das als subjekt, begriffen als der gedachte absolute geist, im
moment der vollendung, dem moment seines realen todes, in diesem
verschwunden sein wird. Mit der Hegel'schen dialektik kann der weg des kausalen
prozesses zwar prézis gewiesen werden, aber die finale vermittlung der
widerstreitenden momente: position und negation, sind unter den bedingungen
von raum und zeit allein in einer erneuten position moglich, die den prozess der
dialektik von: position - negation - vermittlung, neu 6ffnet. Es muss unbestritten
gelten, dass mit der Hegel'schen dialektik, wenn die bedingungen von raum und
zeit wirksam sind, einerseits die kausalitat der wechselwirkung zwischen den
weltdingen prazis fassbar ist, dass diese dialektik andererseits aber jede denkbare
antwort im entscheidenden finalmoment offen lassen muss, weil das individuum
als ich, in raum und zeit auf dem weg, im ziel des weges, sein physisches ende,
die wechselwirkung von position und negation aufgeldst hat, verschwunden in
seinem physischen tod. Hegel's dialektik formuliert eine aporie, die das
individuum als ich dann ratlos auf dem weg festhélt, wenn es, den tod als ziel
seiner existenz im blick, entscheidungen fiir sich trifft, die abschliessend sein
massen, in raum und zeit aber nicht abschliessend sein kénnen, und der reale tod
kann die antwort nicht sein und scheidet aus.

Kant weise Ich die vermittelnde funktion zu. Weder kann Kant, Leibniz' these
vom zureichenden grund aufgreifend, die position des Cusanus behaupten, noch
konnte er die position Hegel's akzeptieren. Im horizont der aporie des wissens und
des glaubens versucht Kant das problem des nicht auszuschliessenden zureichen-
den grundes zu neutralisieren. Sein kalkul ist, dass, wenn ein rationales
argument(=wissen) denkbar sein soll, ein zureichender grund postuliert sein
miusse, der das, was geglaubt wird, als wissen sichert. Mit der postulation eines
zureichenden grundes flr das wissen ist implizit die frage aufgeworfen, wer das
subjekt sei, das das postulat aufwirft und das mit dem postulat den zureichenden
grund setzt, seinen grund nédmlich, was immer dieser grund auch sein mag. Das
kann ein gott sein, das kann eine idee sein, das kann ein simples weltding sein,
gleich_gultig, welches ding der welt es ist - es sind weltdinge, die dem
individuum als ich und seinem genossen die kausalitat ihres résonierens uber die
dinge der welt verbirgen, die gewissheit(=sicherheit) namlich, die, vermittelt in
einer bestimmten kausalitat, fir die bewéltigung ihrer existenz in der welt benétigt



1.2.5

11

wird. Mit der birgschaft einer gesetzten kausalitat sind sowohl der glaube als auch
das wissen in gleicher weise gultig. Das, was mit dem postulat in seiner
willkdrlichen setzung ante festum als schwéche des individuums als ich erscheint,
das ist die im syllogismus post festum gesicherte abschatzung, die in raum und
zeit wirksam sein soll. Die frage nach dem gott, der, seiner kausalitat folgend, die
welt in ihrer kausalitit geschaffen hatte, ist ein moment, das Kant als ein moment
der historia beiseite legen kann, wenn das individuum als ich, den fernen gott
vertretend, seinen zureichenden grund postuliert und die kausalitit dieser welt
selbst regelt, gegriindet in dem zureichenden grund, den es, verbunden mit dem
genossen, in der gemeinsam geteilte welt als sein gliick und das gliick aller leben
will.

die frage nach dem subjekt, allein fahig, das postulat zu formulieren, hatte Kant
nicht ausdricklich thematisiert. In der tradition war und ist die doktrin
unbestritten, dass das mit vernunft begabte wesen, der mensch namlich, als das
geschopf des gottes, befdhigt zu allem, von seiner vernunft, verliehen vom
schopfergott, freien gebrauch machen kénne und gebrauch machen muss, weil
seine freiheit des handelns nicht mit der bedingenden abh&ngigkeit vom
schopfergott vereinbar ist. In dieser tradition sahen sich Cusanus, Leibniz, Kant
und Hegel fraglos eingebunden. Die frage nach dem subjekt in seiner sékularen
variante war einerseits eingekapselt in der frage nach dem sein, anderseits war die
frage nach dem subjekt, gefasst in seiner theologischen variante, die frage nach
dem gott, der die schopfung geschaffen hatte, zugleich als gut und bodse
erscheinend. Das problem des seins proponierte Leibniz als das ganze, das alles
umfasst, der begriff: gott, eingeschlossen. Cusanus hatte seinen begriff des seins
gelehrt, der den begriff des ganzen bereits in seinem anfang enthalten musse.
Hegel wird zeigen, dass der begriff: der absolute geist, vollendet als das ganze,
das telos des wegs ist, den das Hegel'sche subjekt als resultat seines lebens
realisiert, wahrgenommen als dialektischer prozess. Kant zeigt, sich auf den raum
und die zeit beschréankend, dass die position des anfangs im ende und die position
des endes im anfang widerstreitende antworten seien, die dann aufgeldst sein
werden, wenn die eine oder die andere position postuliert ist, mit dem behaupteten
postulat jeweils das fundament der rational méglichen schlisse legend. Die mit
dem postulat aufgeworfene frage nach dem subjekt, fahig, das postulat zu
formulieren, ist der drehpunkt des arguments, das die these proponiert, die
kausalitat, fir das subjekt als antwort absolut bindend, sei durch das postulat
begriindet, das, gesetzt vom subjekt, der ratio angemessen ist oder auch nicht. Als
subjekt scheidet der schdpfergott aus, weil es die individuen sein mussen, die, sich
als ich bildend, sich als die geschopfe ihrer freiheit, selbst geschaffen,
begreifen.(abs.: a)

Es ist tradition, vom subjekt als einem mit vernunft und autonomie(=freiheit)
begabtes wesen der schopfung gottes zu sprechen. Ich ziehe es vor, anstelle des
terminus: subjekt, den terminus: individuum als ich, zu verwenden. Das
individuum, das ein ich sein will, bestimmt sich als ich, wenn es das postulat eines
zureichenden grundes als den griindenden grund seiner existenz setzt. Im akt des
glaubens ist das individuum, das ein ich ist, des schopfergottes nicht bedurftig,
weil es selbst der grund seiner existenz ist, durch den es sich ermé&chtigt weiss, das
postulat autonom zu setzen. Kant hatte mit seiner theorie des postulats auf die
behauptung Leibniz' zurtickgegriffen, dass das prinzip des zureichenden grundes
ein postulat sei, aber Kant hatte den bezug auf die schépfung und seines
schopfergottes aus dem argument gestrichen. Zwar kann das individuum als ich



1.3

131

12

viele weltdinge als griinde benennen, aber keiner dieser grinde wird, absolut im
sinn der logik, die funktion des zureichenden(=griindenden) grundes ausfillen.
Auch das individuum als ich sieht sich mit dem faktum konfrontiert, dass es eine
aporie einzuraumen hat, darauf verwiesen, sich auf die feststellung zuruickziehen
zu missen, dass in der kausalitdtskette seiner existenz ein moment aufzeigbar ist,
aus dem heraus es seine existenz lebt. Dieses moment hat es in einer vorstellung
prasent, die in einer metapher fixiert ist. Diese metapher bezeichne Ich mit dem
terminus: individueller impuls. Der begriff: individueller impuls, ist prima vista
nicht mit dem vergleichbar, was Leibniz, Cusanus, Hegel und Kant gelehrt hatten;
ihre thesen, interpretationen post festum, sind secunda vista aber falsch, weil Ich
das problem des griindenden grundes der existenz des individuums als ich nicht in
der perspektive des ontologischen arguments entfalte, sondern in der perspektive
des relationalen arguments. Die gewahrsleute fiir die beiden mdglichen
perspektiven haben ihre philosophischen systeme, konstruktionen ihres denkens,
einerseits als personen entworfen, konstrukte, die andererseits, erscheinend als
dokumente der historia, in der maskerade eines schopfungsgeschehens prasentiert
werden, fur die entweder ein gott, ndmlich der EINE gott, den zureichenden grund
markieren soll, dessen herkunft notwendig im dunkeln bleiben muss, oder fir die
das individuum es ist, das, aus sich selbst schépfend, sich als ich schafft, seine
welt in der tat begriindend, das resultat seiner tat in das licht der ratio stellend. Es
ist ein kennzeichen der tradition, dass in den interpretationen des anfangs der
existenz und ihres endes, die elemente: ursache und wirkung, fehlerhaft vertauscht
worden sind, es ist aber eine falsche hoffnung, mit dem zurechtriicken der
maoglichen positionen das problem des zureichenden grundes auflésen zu kdnnen,
gleichwohl eine darstellung der denkbaren auflésungen moglich ist, die, gebunden
in raum und zeit, vom individuum als ich im horizont der jeweils
ausgeschlossenen moglichkeit proponiert wird und von diesem, nur fir sich
gultig, verantwortet werden muss.(abs.: b)

schluss

es ist das individuum als ich, das im postulat des zureichenden grundes,
eingebunden in die kausalitaten der welt, seine these proponiert, namlich, dass das
individuum als ich selbst es sein misse, das seinen gott setzt, der, begrenzt auf
seine funktion, grindender grund zu sein, fiir das glaubige individuum, ein ich
seiend, der garant seiner ordnung ist. Mit dieser behauptung hat das individuum
als ich, sich glaubend als das geschopf gottes verstehend, das traditionale
verhaltnis: schopfergott/geschopf, umgekehrt. Es mag zutreffend sein, dass die
meinung der tradition prima vista dominierend ist, secunda vista ist aus dem
faktum der dominanz aber nicht die meinung ableitbar, dass der anspruch der
traditionalisten auch richtig sein misse. Die verfechter der tradition kénnen das
dilemma, présent in der moderne als der moment der gelebten gegenwart, nicht
auflésen, aber sie konnen ihr problem rational handeln, ihre kritiker
eingeschlossen, wenn alle, die es betrifft, sich auf einen modus vivendi,
pragmatisch gefordert, verstdndigen koénnten. Im horizont des postulats ist es
nachrangig, welches ding der welt als der zureichende grund gesetzt ist, wenn nur
ein ausgewiesenes weltding gesetzt wird, das als zureichender grund fungieren
kann. Dies kann der gott der tradition sein, aber es geniigt auch die idee eines
ganzen, in dem die teile des ganzen verkniipft sind, ohne die dialektik der teile mit
gewalt zu suspendieren, namlich die dialektik des daseins in der welt, die alle, die



13

es betrifft, realisieren mussen, wenn sie ihre existenz rational, die pramisse eines
glaubens, in raum und zeit realisieren wollen.

1.3.2 die leistung des individuums als ich, seine welt in ihrem griindenden grund zu
postulieren, ist eine projektion in die zukunft und kann als eine form des gliicks
angesehen werden, das dem individuum als ich ebenso zukommen muss, wie es
seinem genossen zukommen sollte. Es ist eine verwunderliche beobachtung, dass
die theologen(=ideologen) immer von ihrem EINEN gott reden, dem eine reihe
von eigenschaften, guten und bdsen, zugeordnet sind, dass aber die wirklichkeit,
die ihr gott zu verantworten hat, genau das gegenteil ausweist. In der parteiischen
zuordnung der theologen, die ihren gott interpretierend deuten, wird das gliick
einseitig verteilt und in der einseitigkeit verfehlt. Der glaubige im himmel kann
sein gluck nicht geniessen, wenn er den genossen im unglick(=hélle) weiss, und
der ungluckliche wird, die realitat als holle erfahrend, vom schauen auf das gluck
nicht ablassen, das so fern am horizont - im himmel - wetterleuchtet.

Subtext
(vorab drei argumente in der funktion einer anmerkung zum text).

2.11.03  (gliederung des textes(a))

1.1. einleitung
1.1.1 das problem des fragments: " - ad felicitatem nostram alienamve".
1.1.2 die methode des essays.

1.2. hauptteil

1.2.1 die these in zwei propositionen.

1.2.2 die historisch wirksamen positionen.

1.2.3 die positionen in ihrer interpretierten verknipfung.

1.2.4 das tableau der positionen.

1.2.4.1 Leibniz

1.2.4.2 Cusanus

1.2.4.3 Hegel

1244 Kant

1.2.5. das individuum als ich und seine funktion im konzept einer theorie des
zureichenden grundes.

1.3. schluss
1.3.1 die formel: der gesetzte gott.
1.3.2 das gluck des anderen ist das eigene gluck - gespiegelt.

(a)

Die struktur der argumentnummer:

die ziffer: 1. --> markiert den text(a).

die ziffer: 2.1. --> markiert die klass.gliederung des textes

die ziffer: 2.1.1 --> markiert die sachliche ordnung des arguments
die ziffer: 2.2.4.1 --> markiert die unterordnung.



2.11.05

14

(meine orthographie als problem)

die funktion der orthographie ist, die kommunikation des individuums als ich mit
dem genossen im schriftlichen verkehr sicherzustellen. Dazu sind regeln notwen-
dig, die aber nicht per ordre de mufti dekretiert werden kénnen(a), sondern in der
kommunikation praktisch (weiter-)entwickelt werden missen. Es sind konven-
tionen des verkehrs, die einerseits rigoros sein konnen, aber andererseits flexibel
sein mussen, wenn sie als regel en detail sinnvoll sein sollen.

Ich gebrauche eine orthographie, die in bestimmten teilen von den regeln des
Duden abweicht und die Ich, im bestreben mich klar und eindeutig auszudriicken,
im kontext meiner philosophischen arbeit entwickelt habe(b). Einige besonder-
heiten sind keine marotten(c), sondern es sind notwendige formen, um die einheit
des gedankens zu sichern.

Ein stein des anstosses kann die tibung der (gemaéssigten) kleinschreibung aller
substantive sein(d). Die praxis der grooss-/kleinschreibung ist in anderen sprachen
nicht die regel und Ich habe auch nicht den eindruck, dass die deutsche beson-
derheit von anderssprachigen menschen als ein manko ihrer eigenen sprache ange-
sehen wird.

Auffallig ist auch der extensive gebrauch des kommas zur gliederung des
gedruckten textes, eine praxis, die, das ist zugegeben, prima vista verwirrend sein
kann. Ich gebrauche das komma auch zur gliederung der sprecheinheiten, durch
die der text erst seine wahrnehmbare struktur als akustisches ereignis erhalt.
Meine texte sollten beim lesen auch laut gesprochen werden.

(@ in Deutschland sind das die vorschriften, die von der Duden-redaktion
entwickelt worden sind und weiter entwickelt werden. In ihrem rechtlichen
charakter sind ihre festlegungen nur hinweise fiir den korrekten gebrauch
der deutschen sprache, die regeln aber sind kein gesetz(01).

(01) wenn das der fall ware, und diese bemerkung erlaube Ich mir, dann
wirde die deutsche sprache bald in einer sackgasse stecken, unfahig,
die neuen entwicklungen in raum und zeit addquat abzubilden.

(b) das problem habe Ich in verschiedenen argumenten bereits erdrtert, und zur
vermeidung von wiederholungen verweise Ich auf die einschlagigen
argumente in anderen texten(01).

(01) //==>INDEX der argumente/stichwort: orthographie.

(c) auf zwei abweichungen, die augenfallig sind, will Ich hinweisen.

Zum ersten die schreibweise: Ich/ich.

In der tradition verweist der terminus: ich, auf das substantiv: ich, das
gemaéss Duden grooss geschrieben wird. Den gebrauch des substantivs:
ich, gekennzeichnet mit dem terminus: ich, stelle Ich nicht in frage, wenn
Ich mit dem terminus: Ich, das subjekt markiere, das Ich selbst bin. Ich
bin das subjekt des formulierten gedankens und fir diesen bin Ich
verantwortlich. Mit diesem gebrauch des englischen wortes: I(=ich),
folge Ich einer regel in der englischen sprache. Mir ist nicht bekannt,
dass die englischsprechenden menschen mit dieser regel ein problem
hatten, wenn sie, "I" sagend, den buchstaben: i, grooss schreiben.



2.82.01

15

Zum zweiten der gebrauch des doppelpunktes mit begrenzendem komma.
Die einschlagigen beispiele sind bereits im letzten absatz angefihrt. Die
funktion des doppelpunktes ist, fir den begriff, oder das phdnomen, oder
das zeichen eine variable zu markieren, die austauschbar ist, ohne mit
den unterscheidbaren variablen die struktur des gedankens zu berihren.
Die variable wird in der regel mit dem komma abgeschlossen. Wenn im
terminus aber, der die variable bezeichnet, ein komma als teil des zeichen
erscheint, dann wird mit den zeichen: " ", die variable einschliessend
markiert, das komma entfallt(01).

(01) keine regel ohne ausnahme. Am ende des satzes steht statt des kommas
der punkt. Das komma wird aber gesetzt, wenn die an-/abfiihrungs-
zeichen durch eine andere regel erforderlich sind, z.b. die markierung
eines zitats.

(d) die Kkleinschreibung war auch der stein des anstosses gewesen, der bewirkt
hatte, dass die textfassung des essays im kongressreader in der orthographie
des Dudens abgedruckt wurde. Ich hatte mich dem druck der redaktion des
readers gebeugt(01), weil Ich einerseits das interesse habe, dass mein text
auch in den kongressakten prasent ist, und andererseits wére es unklug
gewesen, storrisch an einer form festzuhalten, die in anderen sprachen, auch
in der kongressakte préasent, Ublich ist. Ich hatte also in (mihseliger) arbeit
den text nach weisung korrigiert, die Dudenorthographie applizierend, und
wieder stellte Ich fest, wie Uberflussig die extensive grooss-/kleinschreibung
gemass Duden ist.

(01) Ich habe den weg eingeschlagen, den mir herr Wenchao Li gewiesen
hatte. Ich wiederhole die bemerkung, dass der verbindliche text des
essays die publikation auf meiner homepage ist.

(die rede vom ganz anderen (Max Horkheimer))

die formel: das ganz andere, geht auf eine aussage zuriick, die Max Horkheimer in
einem SPIEGEL-interview, 1970, gemacht hatte(a). In den philosophischen
debatten, wenn die frage auf die religion und gott zentriert ist, taucht diese formel
immer wieder in varianten auf(b). Die redeweise von dem anderen(c) ist, und
darauf bestehe Ich, in den beiden mdglichen perspektiven, einerseits das
ontologische argument, andererseits das relationale argument(d), strikt getrennt zu
erortern, weil zwei verschiedene weltdinge, nicht miteinander kompatibel, mit
demselben terminus: andere, bezeichnet werden(e). In der formel: das ganz
andere, ist prazis der teil des kosmos erfasst, der als inbegriff des seins nur im
glauben, nicht aber als wissen erfasst werden kann. Zuldssig im relationalen
argument ist nur die unterscheidung: das_andere/der_andere, termini, die
verschiedenes in der welt bezeichnen, die als dinge der welt immer einer
definierten kausalitdt unterliegen, die gehdndelt wird als das wissen Uber die
weltdinge.

(@) das zitat im kontext:

"SPIEGEL.: Md&ge es so sein, dal3 es einen guten Gott gibt?



(b)

(©)

16

HORKHEIMER: Adorno und ich - wer von uns beiden es zuerst formuliert
hat, weil3 ich heute nicht mehr -, auf jeden Fall haben wir beide nicht mehr
von Gott, sondern von der <<Sehnsucht nach dem Anderen>> gesprochen.
SPIEGEL: Diese Behutsamkeit im Umgang mit Gottes Namen ist - wie
haufig festgestellt - judisches Erbe.

HORKHEIMER: Ja. ((...)) Der fromme Jude versucht, das Wort <<Gott>>
nach Madglichkeit zu vermeiden, ja er schreibt es nicht aus, sondern macht
ein Apostroph. So nennt auch die Kritische Theorie das Absolute vorsichtig
<<das Andere>>. Was mich bewegt, ist die theologische Idee angewandt
auf eine verniinftige Theorie der Gesellschaft."(01).

(01) DER SPIEGEL 1-2/1970, p.81.

es ist nicht erforderlich, die metamorphose der formel: das ganz andere, als
historia nachzuzeichnen(01). Mir ist die idee, bezeichnet mit dem terminus:
das ganz andere, im horizont des ontologischen arguments immer wieder
begegnet und Ich habe in der kommunikation mit dem anderen auch keine
bedenken, die formel im sinn der verweisung auf etwas anderes zu
benutzen, das in seiner logik der bestimmung entzogen ist, jenes andere zu
sein, ndmlich dieses und nicht jenes.

(01) mir ist nichtbekannt, wer die formel: das ganz andere, zuerst gepragt
hatte, und Ich weiss auch nicht mehr, in welchem kontext diese formel
mir das erstemal begegnet ist. Es kann sein, dass diese formel beim
reflektieren Uber das problem der grenze in meine vorstellungen
gefallen ist, eine formel, die Ich in anderen texten wieder gesehen
habe(*1). Ein punkt sollte aber bemerkt werden. Im zitat ist ein
moment konstitutiv, das nicht tibersehen werden darf. Das wort: ganz,
wird in der funktion der verstarkung gebraucht, weil der verwender der
formel genau das wort nicht verfugbar hat, mit dem er die besonderheit
des anderen jenseits der grenze von raum und zeit fixieren will. Der
nachdruck, der mit dem wort: ganz, suggeriert wird, ist leer, weil,
wetterleuchtend in raum und zeit, das ganze nicht greifbar sein kann.
(*1) die formel: das ganz andere, durfte &lteren datums sein und ist

dem bereich der theologie zugeordnet. Das geht aus einem
eintrag im Historischen Worterbuch der Philosophie hervor(+1).
Das philologische problem verfolge Ich nicht.
(+1) der autor der stichworte: "Andersheit, Anderssein”
verweist allgemein auf Rudolf Otto(Das Heilige,1923) und
auf Cusanus, ohne verweis auf die textstelle, nach der im
theologischen bezirk gott als das ‘ganz Andere' bezeichnet
werde(81).
(81) Historisches Worterbuch der Philosophie: Andersheit,
Anderssein. Bd.1 sp.299/300. Basel: 1971.
die formel: dem anderen, ist zweideutig. Das, was gemass der grammatik
bezeichnet ist, das ist in der sache zweideutig, es kann sowohl das_andere
sein als auch der_andere.



17

(d) //==>INDEX der argumente/stichwort: argument/ontologische u. relationale.

(e) die unterscheidung: das_andere/der_andere, habe Ich andernorts erértert(01).

stand: 16.07.16.



